Phanomen-Verlag



Die Autorin

Cordula Freiist eine Autorin, Heraus-
geberin und Kuratorin, die sich
intensiv mit integrativen Praktiken,
Tiefendkologie und transformativen
Narrativen beschéftigt. In ihrem Wir-
\" kungsfeld zwischen Menschen, Pfer-
~ den und Landschaften begleitet sie
regenerative Prozesse flr Mensch
und Natur und entwickelte vielsei-
tige Projekte, die Korper, Gemein-
schaft und okologische
Verbundenheit starken. Als Redakteurin, Impulsgeberin und
Projektbegleiterin pragt sie seit vielen Jahren ganzheitliche
Inhalte und Rdume, in denen innere Wandlung und dulRere
Erneuerung zusammenspielen. lhre Arbeit verbindet soma-
tische Erkenntnisse, naturverbundene Praxis und ein tiefes
Interesse an lebendigen, zukunftsweisenden Formen des
Zusammenwirkens.




CORDULA FREI

WILD UND WUNDERBAR



Bibliografische Information der Deutschen Bibliothek:

Die Deutsche Bibliothek verzeichnet diese Publikation in

der Deutschen Nationalbibliografie; detaillierte bib-
liografische Daten sind im Internet ({ber http://
dnb.ddb.de abrufbar.

ISBN 979-13-990253-4-7

Verwendung der Fotographie ,Die himmelwarts
Blickende” mit freundlicher Genehmigung von

www.art-tscheulin.com.

Phanomen-Verlag
Web: www.phaenomen-verlag.de

E-Mail: kontakt@phaenomen-verlag.de

Alle Rechte vorbehalten, insbesondere das Recht der
mechanischen, elektronischen oder fotografischen Ver-
vielfaltigung, der Einspeicherung und der Verarbeitung
in elektronischen Systemen, des Nachdrucks in Zeitun-
gen und Zeitschriften, des o6ffentlichen Vortrags, der Ver-
filmung oder Dramatisierung, der Ubertragung durch
Rundfunk, Fernsehen oder Video, auch einzelner Text-
teile. Satz & Gestaltung: Phanomen-Verlag, 2025

Druck: Libri Plureos GmbH, Friedrichsallee 273, 22763
Hamburg






FUr meine Mutter






INHALT

Teil | = Der Ruf
17

Teil Il = Heimkehr
109

Teil lll — Verkorperung
185






EINLEITUNG

Es beginnt oft leise als ein Unbehagen
oder eine Art Ziehen.

Eine zarte Erinnerung, dass das Leben mehr sein kbnnte
als To-do-Listen und fliichtige Erfiillung.

Der Aufbruch beginnt, wenn die Seele fliistert.

Und wenn wir still genug sind, beginnt ihr Ruf durch das
Dickicht des Alltags zu dringen.

Dies ist der Moment, in dem wir uns aufmachen — nicht
hinaus, sondern zu uns hinein.

In das Land unter unserer Haut, in die sanfte Erinnerung
an das, was war — und immer noch ist.

10



11



i i g VORWORT
\‘/

In einer Welt, die stetig schneller, komplexer und for-
dernder wird, stehen Frauen oft im Zentrum des Gesche-
hens, sei es als FUhrungspersonlichkeiten, Familien-
managerinnen oder kreative Visiondrinnen. Gerade jene
Frauen, die stark, ambitioniert und erfolgreich wirken,
tragen oft unbemerkt eine schwere Last mit sich: Angst,
Stress und Schmerzen, die sich in Symptomen wie
Unruhe, Paniksyndrom, chronischer Erschopfung, den
Folgen von Long Covid oder kdrperlichen Beschwerden
wie Fibromyalgie manifestieren kdnnen.

Viele moderne Frauen sind in einer fast unerklar-
lichen Weise mide. Nicht nur vom Alltag und nicht nur
von den Anforderungen, die an sie gestellt werden. Es ist
eine tiefere Mudigkeit, eine, die aus einer jahrhunderte-
langen Entfremdung von der weiblichen Quelle kommt.

Dieses Buch ist eine Einladung an jede Frau, die sich in
dieser Beschreibung wiedererkennt, innezuhalten und
eine neue Perspektive einzunehmen. Es beleuchtet die
wissenschaftlichen Hintergrinde und Ursachen von
Stress und Erschopfung und zeigt zugleich, wie eine neue
Verbindung zur Natur eine regenerative Kraft entfalten
kann.

Die Frau, Uber die wir in diesem Buch sprechen, lebt
in einer Zeit, die von ihr verlangt, viele Welten gleichzei-

12



tig zu halten. Sie ist berufstatig, umsorgt ihre Familie,
tragt Verantwortung, erflllt Erwartungen, versucht zu
genligen, zu strahlen, zu funktionieren. Von aullen
erscheint sie stark, klar, unerschutterlich, doch in ihrem
Inneren spirt sie oft eine leise Spannung zwischen dem
Wunsch, unverwundbar zu sein, und dem Bedurfnis, ein-
fach einmal loszulassen.

Diese Ambivalenz — die Sehnsucht nach Starke und
die Furcht vor der eigenen Verletzlichkeit — ist es, die sie
besonders empfanglich macht fur Erschopfung, Selbst-
zweifel und stille Krisen.

Phasen wie die Wechseljahre, Zeiten hormoneller
und seelischer Umbriche, Trennungen, der Verlust
geliebter Menschen oder das Loslassen der Kinder, wenn
sie in ihr eigenes Leben aufbrechen, fihren haufig zu
einer inneren Unruhe, die von der modernen Gesell-
schaft missverstanden wird.

Zu oft wird Unruhe als Schwache oder Kontrollverlust
gedeutet, als Zeichen eines Versagens. Doch in Wahrheit
sind diese Schwellen Momente tiefster Wandlung, Por-
tale zu einer neuen Form von Bewusstsein.

Es sind Tore, die sich 6ffnen, wenn eine Frau bereit ist,
ihre Masken abzulegen, sich nicht langer Gber ihre Rollen
zu definieren, sondern aus der Tiefe ihres Seins heraus zu
leben.

Wir Frauen haben vergessen, was es bedeutet,
unsere archaische Kraft zu leben, diese urspriingliche,

13



wilde, ungezahmte Energie, die in unseren Knochen
wohnt und in unserem Blut pulsiert.

Diese Kraft, die einst selbstverstandlich war, als wir
noch mit den Zyklen der Erde gingen, das Feuer im Kreis
hiteten und wussten, dass jede Geburt, jeder Tod, jeder
Ubergang ein heiliger Moment ist.

Heute leben wir in einer Welt, die das Schnelle ehrt,
das Funktionierende, das Kontrollierte — und dabei ver-
lieren wir uns oft selbst. Unsere Lebensenergie versickert
in To-do-Listen und im Optimierungswahn, wahrend
unsere Seelen nach etwas ganz anderem rufen: nach
Tiefe, nach Verbindung, nach Erinnerung.

Wenn wir die Stille des Waldes suchen, barfuld gehen
oder ganz natlrlich mit dem Mondzyklus leben, ein
Feuer entziinden, gemeinsam singen oder schweigen,
immer dann weben wir uns zurick in das Netz der Ritu-
ale, welches élter ist als jede Institution.

Es sind Momente, in denen wir unsere Kraft zurick-
rufen, nicht mit Lautstarke, nicht im Kampf — sondern
durch Hingabe, Prasenz und Wirde.

Unsere Gesellschaft braucht diese Frauen mehr denn
je: Frauen, die nicht mehr gefallen, sondern die sich
authentisch verkorpern. Frauen, die nicht mehr hetzen,
sondern Raum schenken und halten. Sie funktionieren
nicht nur, sondern wirken — aus ihrer Tiefe und Kraft her-
aus.

In diesem Buch geht es um das Erinnern, dass Rituale
nicht nur eine Sache ferner Kulturen oder spiritueller Zir-

14



kel sind. Rituale sind Teil unseres Menschseins und Teil
unserer eigentlichen Kraft.

In der Art, wie wir Nahrung zubereiten — mit Hingabe,
mit Dankbarkeit — liegt Magie. Wenn wir am Herd ste-
hen, mit Krdutern und Wurzeln, mit Zeit und Intuition,
dann nahren wir nicht nur unseren Kérper, sondern auch
unsere Seele und unsere Lieben.

Auch im Alltag, mitten im modernen Leben, leben wir
Rituale, wenn wir uns dessen bewusst werden:

Wenn eine Frau friih am Morgen den Tisch deckt und
das Brot bricht, bereitet sie in Wahrheit ein Mahl des
Lebens.

Wenn sie einer Freundin zuhort, ohne zu urteilen,
schenkt sie Heilung.

Wenn sie ein Kind trostet, ihm Gber das Haar streicht
oder eine Trane wegwischt, Gberbrickt sie Welten.

Wenn sie eine Idee in die Welt bringt — ein Buch, ein
Lied, ein Unternehmen —, gebiert sie etwas, das zuvor
unsichtbar war.

Wenn sie am Abend eine Kerze anziindet, bevor sie
zur Ruhe kommt, erinnert sie das Feuer daran, dass Licht
und Dunkel einander brauchen.

Wenn sie mit Erde, Samen und Handen arbeitet,
bringt sie das uralte Wissen der Schépfung zuriick in die
Gegenwart.

Und wenn sie Grenzen zieht, Nein sagt, ihre Wahrheit
spricht —dann ehrt sie das Leben selbst.

15



Lasst uns wieder feiern, was wir vergessen haben: die
Kraft der Ahnen, das Flistern der Erde, den Tanz mit dem
Wind.

Lasst uns erinnern, wie es war, im Kreis zu sitzen, um
Geschichten zu teilen und einander zu halten.

Lasst uns wieder Rituale erschaffen, die uns néhren,
verbinden, starken — nicht weil wir sie ,brauchen”, son-
dern weil wir sie sind.

16



17



\l/

Teil | — Der Ruf

AUFBRUCH — SEHNSUCHT — ERWACHEN

18



Wie sich der Kérper erinnert

Tief in unserem Gehirn, dort, wo das Denken noch
keine Worte kennt, ruht ein uraltes Erbe. Es ist kein Echo
unserer eigenen Erlebnisse, sondern eines, das wir in
den Windungen des Lebens selbst geerbt haben — die
Spuren einer Erinnerung, die alter ist als wir.

In den Tiefen des limbischen Systems, in Strukturen
wie der Amygdala und dem Hippocampus, fllstert diese
Erinnerung. Hier werden Emotionen geformt, hier
erkennt der Korper Gefahr, noch bevor der Verstand sie
begreift. Manchmal ist es nur ein Zittern, ein Instinkt, ein
unbewusstes Wissen — als wisste etwas in uns schon,
was kommen wird.

Diese Reaktionen sind nicht allein durch Erfahrung
entstanden, sondern durch Generationen hindurch wei-
tergegeben und im Tanz der Gene weitergetragen.

Noch tiefer, im uralten Stammhirn — dem Reptilienge-
hirn — residiert das Gedachtnis der Spezies: das Wissen
um Flucht und Kampf, um Hunger und Nihe, um Uber-
leben.

Hier wohnt die rohe, unmittelbare Intelligenz des
Lebens selbst. Dieses Gehirn denkt nicht in Worten, son-
dern in Empfindungen, Rhythmen, Kérperimpulsen. Es
ist der dlteste Teil unseres Nervensystems — jener, der die
Atmung reguliert und den Herzschlag steuert.

19



Wenn wir beginnen, diesen Bereich wieder bewusst
wahrzunehmen, 6ffnen wir die Tur zu einem Wissen, das
uns tiefer versteht, als unser Verstand es je kdonnte.

Die moderne Neurowissenschaft bestatigt, was alte
Kulturen intuitiv wussten: dass Regeneration sich nur
vollziehen kann, wenn das Reptiliengehirn mit einbezo-
gen ist —jener uralte Huter unserer Instinkte und unserer
Ganzheit.

In ihm liegt die Grundlage unserer Fahigkeit, Sicher-
heit zu empfinden. Ohne die Rickverbindung zu diesem
Fundament bleiben wir oft kopflastig, losgeldst und
erschopft. Doch wenn der Koérper sich erinnert, wenn die
tiefsten Schichten unseres Nervensystems spiren dir-
fen, dass die Gefahr vorUber ist, kann das ganze System
sich reorganisieren — das Denken wird klarer, der Atem
tiefer und das Herz ruhiger.

Der Preis der Beschleunigung

Die moderne Frau lebt in einer Zeit, die Geschwindig-
keit mit Selbstwert verwechselt. Sie halt ganze Welten in
ihren Handen — Arbeit, Familie, Beziehung, Erwartungen
—und tragt sie, als ware sie dazu geschaffen. Doch unter
dieser doppelten und dreifachen Last, unter dem stén-
digen Anspruch, zu gentigen, zu funktionieren, zu strah-
len, verdunkelt sich oft auch etwas in ihr.

20



Das, was einst zyklisch war, ist linear geworden.
Das, was einst geerdet war, ist digitalisiert.
Das, was einst geteilt wurde, tragt sie nun allein.

So entfernt sie sich unmerklich von jener inneren
Quelle, die ihre Mutter und Gromutter noch gut kann-
ten, vom Wissen um Rhythmus zwischen Aktivitat und
Ruhe, Alleinsein und Gemeinschaft und ihre innewoh-
nende Korperweisheit. Diese Trennung ist kein rein psy-
chisches Phanomen, sie ist unmittelbar biologisch
splrbar.

Das Nervensystem verliert seine natdrliche regulie-
rende Schwingung, wenn zu viel Aktivitdt die Ruhepha-
sen Uberlagert. Der Korper bleibt dann im Modus des
Uberlebens und suggeriert dem Gehirn die Notwendig-
keit einer chronischen Alarmbereitschaft. Die Stress-
achse von Hypothalamus, Hypophyse und Nebennieren
arbeitet dann ohne Unterlass. Cortisol fliet, der Puls
bleibt beschleunigt, der Schlaf flieht.

Zuerst nennt man es Erschopfung. Dann wird es zu
chronischem Burnout. Spater zu einer stilleren Form der
Verlorenheit — einer inneren Leere, in der selbst Freude
keinen Platz mehr findet und an die man sich tragischer-
weise gewdhnt hat.

Das Gehirn, Uberreizt und Uberfordert, verliert die
feine Balance zwischen seinen Systemen. Der prafron-
tale Cortex, der Sitz von Konzentration, Sinn und Mitge-
fahl, wird matt. Die Amygdala, Wachterin der Angst,
bleibt wachsam, auch wenn keine Gefahr mehr droht.

21



Der Korper bleibt im Zustand des , Als-ob-Gefahrdung” —
ein Nervensystem, das nicht mehr unterscheiden kann
zwischen echter Bedrohung und blofSer Erwartung.

Was nicht gefuhlt werden will, wird verschoben.

Und was nicht losgelassen wird, sucht sich seine
Wege, da zu bleiben.

So entstehen Angstzustande, innere Unruhe und jene
diffuse Traurigkeit, die keinen Namen tragt.

Und manchmal wird die Sprache des Schmerzes kor-
perlich.

Die Muskeln beginnen zu sprechen —in Spannungen,
in ziehenden, brennenden, wandernden Schmerzen. Die
Fibromyalgie ist eine dieser neuen Stimmen: ein Syn-
drom aus Schmerz und Mudigkeit, dessen Wurzeln nicht
nur in Muskeln, sondern auch in der Erinnerung liegen.

Beim Symptom ,Fibromyalgie” ist das Schmerzge-
dachtnis Gberaktiv. Nervenzellen, die standig Alarm emp-
fangen, vernetzen sich enger, feuern schneller, reagieren
empfindlicher. Der Kérper ,lernt” Schmerz — er wieder-
holt ihn, selbst wenn keine Gefahr mehr besteht. Dieses
Uberlernen, diese sogenannte , Hypervigilanz” des Ner-
vensystems, ist Ausdruck eines Lebens, das zu selten still
wird, um sich selbst zuzuhoren.

22



Doch auch in dieser Dunkelheit liegt ein Tor

Erschopfung ist oft das letzte Aufbegehren des Kor-
pers, um unsere Aufmerksamkeit einzufordern. Sie ist
kein Versagen, sondern ein Ruf, wie ein Signal aus der
Tiefe, das uns zurlckfihren will zu den urspringlichen
Rhythmen des Lebens und zu einem Ort der Regenera-
tion.

Vielleicht ist das, was wir eine ,,Zivilisationskrankheit”
nennen, auch die Sprache einer Seele, die sich nach
Rickverbindung sehnt — nach einem Leben, das wieder
Platz hat fir Stille, sanfte Beriihrungen, Mondlicht, flie-
Rende Tranen und weichen Atem, einem Leben, das sich
wieder zyklisch bewegen darf: durch Einatmen und Aus-
atmen, Geben und Empfangen, Tun und Ruhen, Werden
und Vergehen.

Die moderne Frau tragt all dies in einem Korper, der
sich nach Erdung sehnt, in einem Geist, der nach Sinn
ruft, in einem Herzen, das zu viel weill und zu wenig
gehort wird. Doch auch hier liegt kein Ende, sondern die
Chance flr einen neuen Anfang.

Wenn eine Frau beginnt, auf das leise Pochen ihres
eigenen Pulses zu horen, betritt sie den Rickweg zur
Erinnerung an ihre Regeneration.

Wenn sie den Atem vertieft, das Gesicht der Sonne
zuwendet, den Blick hebt und den Boden spurt, erinnert
sie sich an etwas ganz Urspriingliches. Diese Erinnerung
ist nicht intellektuell, sondern korperlich. Das parasym-

23



pathische Nervensystem, der sanfte Gegenspieler des
Stresses, wird angesprochen, wenn sich Herzfrequenz
und Atmung synchronisieren.

In Langsamkeit wird das Denken wieder fihlbar und
das Fiuhlen wieder denkbar. Das Gehirn, das sich im
Modus des Uberlebens befand, beginnt durch bewusste
Entschleunigung, neue Verbindungen zu bilden. Neue
synaptische Muster entstehen, die nicht auf Angst, son-
dern auf Vertrauen grinden.

Und so kann das, was einst Erschopfung hiel3, zum
Geburtskanal einer neuen Bewusstheit werden.

Denn dort, wo nichts mehr funktioniert, beginnt
etwas zu flieSen.

Dort, wo Kontrolle endet, wachst Hingabe.

Dort, wo Geschwindigkeit versagt, offenbart sich
Tiefe.

Seit Anbeginn der Zeit

Seit Anbeginn der Zeit waren Frauen die Hiterinnen
der Zyklen, der Ubergénge, der Rhythmen des Lebens. In
ihrem Tun lag nicht nur praktische Flrsorge, sondern
eine zutiefst spirituelle Verantwortung. Rituale waren
kein Beiwerk, sie waren gelebte Verbindung — mit der
Erde, mit den Ahnen, mit dem Unsichtbaren.

In vielen Kulturen, von den Kelten bis zu den indige-
nen Volkern Amerikas, in Afrika, Asien und Ozeanien,

24



wussten die Menschen, dass Rituale das Sichtbare mit
dem Unsichtbaren verweben. Und es waren meist
Frauen, die diese Faden hielten: Hebammen, Krauter-
frauen, Sangerinnen, Priesterinnen, Seherinnen —sie alle
trugen das Wissen, dass Heilung immer eine Rlckver-
bindung bedeutet.

Wenn jemand krank wurde, fragte man nicht zuerst,
was ihm fehlt, sondern wann er aufgehort hat zu tanzen,
zu singen oder Geschichten zu erzdhlen. Diese Fragen
erinnern daran, dass Krankheit dort beginnt, wo der
Fluss des Lebens unterbrochen wird, wo die Freude ver-
siegt und das Selbst den Kontakt zu seiner inneren Bewe-
gung verliert.

Der Verlust solcher Rituale — durch eine moderne
Lebensweise, durch Kolonialisierung, Industrialisierung,
Rationalisierung und die Entfremdung vom natdrlichen
Rhythmus — war der Verlust der weiblichen Mitte. Mog-
licherweise trennte uns auch die westliche Religion
immer mehr von einem naturlichen gottlichen Empfin-
den der Natur und der Jahreszyklen, so wie es in vor-
christlichen Religionen noch praktiziert wurde. Plotzlich
wurden Rituale, die der Verbindung von Mensch und
Natur dienten, etwas Heidnisches, Verwerfliches und
Gefahrliches. Frauen, die etwas wussten, galten nun als
gefahrlich oder gar als Hexen.

Wenn Frauen in Lebenskrisen an den Punkt gelangen,
an dem sie sich fragen: ,Bin ich Uberhaupt noch zu
irgendetwas fahig?“, dann ist das kein Ausdruck person-

25



